
1 

 

 لماذا يُقتل من ارتدّ عن الإسلام ؟

 (1)أليس هذا إكراها على الدين ومناقضا لحرية الاعتقاد ؟

 

وللجواب عن هذا الإشكال ، أبدأ بالتنبيه إلى أن حكم حد الردّة حكمٌ مجمع عليه بين فقهاء  

خلافا ، وينسبه  المسلمين، وليس كما يُشيع بعضُ غير المأمونين على نقل الدين ، مدّعين أن هناك 

بعضهم للمذهب الحنفي . فهذا غير صحيح ، فالحنفية كغيرهم في الحكم بقتل الرجل المرتد ،  

وإنما انفرد الحنفية )دون بقية المذاهب المتبعة( في حكم المرأة المرتدّة ، وأنها تُسجن حتى تعود  

 للإسلام ، ولا تُقتل . 

، وليس في تقريره تجويزٌ للخروج عن    ولإقامة حده شروط أيضًا   (2) ولهذا الحكم شروط

القانون واستباحة الدماء ، كما لم يكن في تقرير أي عقوبة قضائية بإعدام أو سجن أو غير ذلك  

بقوانين   عقوبات منضبطة  لأنها  ؛  البلدان  قوانين  والخروج على  بالأمن  إلى الإخلال  يؤدي  ما 

 وبإشرافها .    وإجراءات تتم بعين الدولة وبأحكام مؤسساتها العدليّة

ولذلك لن أجعل حواري هنا حوارا حول ثبوت حدّ الردّة ، وإنما سأجعله حوارًا حول  

تفسيره وبيان سببه ، وهل هو مناقض للحكم القطعي في الإسلام وهو : عدم جواز الإكراه في  

 الدين .  

 وإنما جعلت الحوار حول هذا الأمر لأسباب : 

الس -1 بعض  عند  الإشكال  منطلق  هو  في  أنه  رٌ  مقرَّ الردّة  حدَّ  أن  يعلمون  فهم   ، ائلين 

هذه   أن  يعلمون  لأنهم  ؛  إسلاميًّا  ثبوته  في  يناقشون  ولا   ، وغيرها  الأربعة  المذاهب 

 

 م ، دار النور المبين : عَمان . 2022: سنة  وهو أحد أسئلة كتابي )لماذا( في طبعته الأخيرة  (1) 

من أهم شروطه معرفة مناطات الحكم بالكفر ، وقد بينتها في كتابي )تكفير أهل الشهادتين : موانعه   (2) 

 ومناطاته(، الذي رددتُ به على الفكر التكفيري وعلى جماعاته الإرهابية المتطرفة . 



2 

 

أئمتها   وأن   ، الإسلامية  للشريعة  الصحيح  الفهم  ببيان  المخوّلة  الفقهية هي  المذاهب 

صون المؤتمنون على هذا الفهم ، وأنه   لا يمكن أن يوجد من هو  وعلماءها هم المتخصِّ

أولى من جميعهم في فهم الشريعة ، خاصة في حكم كبير من أحكامه )كحدّ الردة(، ولن  

يقاوم هذه المذاهبَ العلميةَ في هذه المنزلة والاختصاص كاتبٌ معاصٌر ظنَّ أن الدفاع  

جُلّهم   )أو  كلهم  الإسلام  أئمة  بتغليط  إلا  يتمّ  لن  الإسلام  لًا   –عن  ح-تنزُّ في  كمٍ  ( 

عظيم، ويزعم هذا المعاصر أن هؤلاء الأئمة جميعهم قد غفلوا عن آياتٍ قطعية الدلالة  

 !! (1)تنقض هذا الحكم الإجماعي منهم

 

حديثه آحاد ظني ويعارض قطعي القرآن ، كقوله تعالى ﴿لَا إكِْرَاهَ فِي  الذين يَـرُدُّون حدَّ الردة بحجة أن    (1) 

ينِ ﴾، لن أناقشهم هنا في صحة هذه الدعوى من عدمها ، لكني أنبههم إلى لازم قولهم :   الدِّ

فمع إقرارهم )الذي لا بد منه( أن حد الردة إن لم يكن مجمعا عليه )فقد حُكي الإجماع فعلا( : فهو ما  

غيرهم  عليه   ومن  الأربعة  الأئمة  أتباع  مجتهدي  من   : عموما  الفقهاء  وجماهير  كلهم  الأربعة  الأئمة 

)المستقلين( على مر القرون حتى العصر الحديث ، وهو ما عليه عامة المفسرين والمحدثين والأصوليين  

 )إن لم يكن إجماعهم( ، منذ أوائل المصنفات حتى العصر الحديث . 

احتمال أن يخالف هؤلاء جميعا قطعيًّا في القرآن ؟! وما يعنيه ذلك من أن أمرا في   فهل سيلتزمون بتجويز

غاية الوضوح في كتاب الله قد غاب عن الأئمة والفقهاء والعلماء على مر الأجيال وتعاقب الأزمان ،  

 جميعهم . ومن أن وقوع هذا الخلل الشنيع ممكن الوقوع منهم ، وأن التتابع عليه ممكنٌ أيضًا من أولئك 

الغفلة   بهذه  وهم   ، والسنة  القرآن  من  نقلوه  فيما  شكك  من  يجيبون  سوف  فبماذا   : ذلك  جوزوا  إن 

 والتقصير في فهم كلام الله ، حتى خالفوا قطعيا فيه ؟!! 

بماذا سيجيبون من استخف بعلوم الإسلام بحجة أننا وجدنا علماءها قد تخفى عليهم )على جميعهم(  

في   القطعية  )القرآن  الواضحات  الأعظم  ودستورها  الأول  الأمة  أصل  في  وهي  ؟!  ودلالتها  ثبوتها 

 الكريم( ؟!! 

بماذا سيجيبون من ضرب بفقه الأئمة عرض الحائط ، وقال : هم رجال ونحن رجال ، مادام هؤلاء  

 الفقهاء المجتهدون قد خالفوا جميعا قطعيا ظاهرا في كتاب الله ؟! 



3 

 

له بأنه خاص بالمرتد المثير للفتنة   -2 أن بعض منكري حد الردّة من المعاصرين حاولوا تأوُّ

من   المسلمين  بين  الاجتماعي  للعقد  المزعزع  وتشكيك  بارتداده  للكفر  الدعوة  خلال 

دينهم في  المربع (1)المسلمين  إلى  رجعوا  الفاسد  التأويل  بهذا  أنهم  يعلمون  لا  وهم   .

 

قد ذهبت عليهم    - رغم تفسيرهم للقرآن    - ين ، بحجة أنهم  كيف سيجيبون على من يستخف بالمفسر

)وعلى جميعهم( قطعية دلالة آيات عديدة في كتاب الله ؟! وما تنبهوا إلى أمر خطير يعارض روح الإسلام  

 وحريته التي جاء يقررها )كما يقولون( ؟!! 

 لقد هدم هؤلاء علوم الإسلام بحجة الدفاع عنه ، وهم لا يشعرون !! 

ن يصطفّوا مع المراهقين فكريا ، من هادمي العلوم الإسلامية والمؤدين إلى التشكيك في مصادر  فإما أ

 الإسلام ، بحجة : التراكم المعرفي ، وعبقرية عقولهم ... ونحو ذلك من الجهالات . 

د  بأن معارضة ح  - في أقل تقدير    - وإما أن يعودوا إلى تقريرهم بالتخفيف من حدة دعواه ، بأن يعترفوا  

 الردة للقرآن معارضة ظنية ؛ لأن دلالة الآيات ظنية . 

من لزوم تلك اللوازم التي تهدم علوم الإسلام وتشكك في مصادره!    -قليلا    -فمثل هذا التقرير يخفف  

 لأن احتمال خفاء الدلالة الظنية أقرب من خفاء الدلالة القطعية . 

 على أن حد الردّة يعارض قطعيا في الدين ؟ لكن : هل تعلمون لماذا لا يقولون ذلك ؟ لماذا يصرون 

أن الحديث   ، وهو  استدلالهم  للقرآن قد نقضوا بهذا الاعتراف أصل  بظنية فهمهم  اعترفوا  لو  لأنهم 

 الوارد في حد الردة ظني وأنه قد عارض قطعيا من الآيات في كتاب الله تعالى . 

حجة في رد الحديث النبوي الدال على حدّ  فإن هم اعترفوا بظنية فهمهم للقرآن ، لن تكون لديهم أي  

، ولو كان حديثًا ظني   الدلالة  القطعي  ينقض دلالة الحديث  أن  يمكن  الظني لا  ؛ لأن فهمهم  الردّة 

الثبوت . فكيف إذا تأيّد فقه الحديث وثبتت دلالته بفقه الخلفاء الراشدين والصحابة رضوان الله عليهم،  

لى عموم الأئمة والعلماء كما سبق : فكلهم على القول بحد الردة ؛ فكيف  وبفقه جماعة التابعين وتابعيهم إ

يُعارض ظنيُّ فهم هؤلاء المعاصرين المنكرين لحد الردّة بقطعي دلالة السنة التي عليها الجمع من أئمة  

 الأمة )أو الجم الغفير منهم على أقل تقدير( ؟!   

 منكري حدّ الردة باللوازم الفاسدة المفسِدة لتقريرهم.   وأعود لأؤكد : لا أريد من هذه الحاشية إلا تنبيه

واستدل بعض هؤلاء بمذهب الحنفية في المرأة المرتدّة ، بزعم أن مستند استثناء المرتدة عند الحنفية هو   (1) 



4 

 

أليس في هذا    ، إليه  يدعو  أن  اعتقادًا  اعتقد  يمنع من  الذي  غ  المسوِّ ما   : الأول! وهو 

ا منع  أجازوا  إذا  ثم  ؟!  اليوم  الغربية  ولقيمها  أيضًا  التعبير  لحرية  من  معارضةٌ  لمرتد 

الدعوة للكفر ، فهل سيجيزون للُأمم غير المسلمة في الغرب أو الشرق من أن يمنعوهم  

من الدعوة للإسلام بالحجة نفسها ؟! إنهم لن يهربوا من تقرير إسلامي إرضاء لتقرير  

غير إسلامي إلا سيقعون في حرج جديد يلزمهم بتنازل جديد ، أو رجوعٍ عن تنازلهم  

 الأول . 

 

أنهم   لعرفوا  الحنفية  لمذهب  دقيقا  فهمهم  كان  ولو   . الفتن  وإثارة  القتال  أهل  من  ليست  المرأة  أن 

ن مستند الحنفية لو كان هو ما زعموه لفرق الحنفية أيضًا بين الرجل القادر على القتال  متناقضون ؛ لأ

والمحاربة وغير القادر كالمرضى والضعفى والشيوخ الطاعنين في السن ، لكن الحنفية لم يفعلوا ذلك ،  

ب تقييده  دون   ، مُكْرَهٍ  أو  غير سكرانٍ  بالغ  عاقل  رجل  كل  المرتدّ  قتل  يحكم  عمموا  المزعومة  بل  العلة 

 عليهم!  

في    –على أقل الأحوال    –ولو كان مستند هؤلاء المعاصرين هو مذهب أبي حنيفة كما يُوهمون لقالوا  

العودة   حتى  أبدًا  السجن   : وهو   ، النساء  من  المرتدّة  في  حنيفة  أبو  الإمام  قاله  ما  الرجال  من  المرتد 

الرجل ولا في المرأة ! فلا يحق لهم التمسّح بفقه  للإسلام! وهؤلاء المعاصرون لا يقولون ذلك ، لا في  

 الحنفية )رضي الله عنهم(، فهم عن فقههم بمعزل . 

مشكلة هؤلاء المعاصرين أنهم لا يفهمون كيفية ابتناء المذاهب الفقهية ، فهم وجدوا بعض فقهاء الحنفية   

ظنوا هذا الفرق هو علة الحكم  قد تكلموا عن الحكمة من التفريق بين عقوبة ردة الرجل وردة المرأة ، ف

عندهم وأنه هو مستند فقههم ، وما عرفوا أن مستند الحكم عندهم هو آثارٌ احتجوا بها ، منها أثرٌ لابن  

من نساء    نفسه(، ومنها موقف أبي بكر الصديق    ¬المرتدة )رواه الإمام أبو حنيفة    في  عباس  

بني حنيفة المرتدّين وعدم قتلهن واكتفائه فيهن بالسبي . فمستند الحنفية هو الأثر ، ثم بينوا الحكمة بعد  

ثبوت الحكم عندهم ، وليس العكس . ولو كان الأمر بخلاف ذلك لكانوا واقعين في التناقض بمن  

وأكب  أجل  وهم   ، والضعفاء  والعَجْزى  المرضى  الرجال  من  النساء  عن  ساوى  فضلا   ، ذلك  من   

   تصريحهم بحجتهم من الآثار )كما سبق(.   



5 

 

يهمنا أن ندافع عن الإسلام فيهمنا أيضًا أن ندافع عن أئمته بحقّ وعن نَقَلَةِ كتابه    أننا كما -3

لا    –وسنته وعلومهما بالعلم وأدلته . فلو افترضنا   أن حكم قتل المرتدّ ليس هو    -تنزُّ

الراجح شرعًا ، فلا يصح أن يُجعل قولُ أئمة الإسلام القائلين به قولًا باطلًا مقطوعًا  

ويُستنكر على أنه قولٌ يخالف قطعيات الدين )كما نجده في أسلوب طرح هذا  ببطلانه ،  

الرأي عند كثير من المعاصرين(؛ لأن هذا الطرح طعنٌ في السلف والخلف من علماء  

، ومثل هذا الطعن سيؤول إلى الطعن في الدين . ولو كان هذا الطعن في  (1)المسلمين

م !! وحاشا لله أن يكون الأمر كذلك ، أو  محلّه لوجب الاعتراف ببطلان دين الإسلا

أن يكون التقرير العلمي موصلًا إلى هذا الطريق المؤدّي إلى الطعن في الإسلام . لذلك  

 وجب الدفاع عن هذا الحكم الذي عليه إجماع الأئمة ، أو عامتهم الأغلبون . 

الردّة ، وإ   نما سأجعله  ولذلك )كما سبق( لن أجعل حواري هنا حوارا حول ثبوت حدّ 

حوارًا حول تفسيره ، وبيانِ سببه ، وهل هو مناقض لتحريم الإكراه في الدين ، وهو التحريمُ  

 الثابت في كتاب الله تعالى ؟ 

 وأبدأ القول : بتقرير قواعد ثلاث قبل الجواب : 

،  القاعدة الأولى : أن الإكراه على الدين ممنوع في دين الإسلام بأدلة قطعية الثبوت والدلالة 

وهو أحد مفاخر الإسلام التي يخالف فيها الأديانَ المحرفة التي أقامت محاكم التفتيش لإجبار  

 :(2) الناس على تغيير أديانهم ، والأديانَ التي عذبت النصارى الأوائل لإخراجهم عن دينهم

-  .﴾ شْدُ مِنَ الْغَيِّ َ الرُّ ينِ قَدْ تَبَينَّ  فقد قال تعالى ﴿لَا إكِْرَاهَ فِي الدِّ

رٌ * لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُصَيْطِرٍ﴾. - مَا أَنْتَ مُذَكِّ رْ إِنَّ  وقال تعالى ﴿ فَذَكِّ

 

 وجهَ كونهِ طعنًا فيهم .   - في حاشية سابقة  –وبينّا آنفا  (1) 

كما في قصة أصحاب الأخدود التي أحرق فيها الأمير اليهودي المؤمنين من النصارى ، وكما في تاريخٍ    (2) 

 صارى الأوائل ، قبل دخول قسطنطين في النصرانية . عريض لاضطهاد اليهود والوثنيين الرومان للن



6 

 

 وقال تعالى ﴿ أَفَأَنْتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمِنيِن﴾.   -

بِجَبَّارٍ   - عَلَيْهِمْ  أَنْتَ  وَمَا  يَقُولُونَ  بِمَا  أَعْلَمُ  نَحْنُ  تعالى ﴿  يَخَافُ  وقال  مَنْ  باِلْقُرْآنِ  رْ  فَذَكِّ

 وَعِيدِ﴾. 

كُمْ فَمَنْ شاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شاءَ فَلْيَكْفُرْ﴾ -  .(1) وقال تعالى ﴿وَقُلِ الْحَقُّ مِنْ رَبِّ

وسيرة النبي صلى الله عليه وسلم كلها ودعوته قاطعةٌ بعدم إكراه أحد على تغيير معتقده ،  

لجدل بالتي هي أحسن والموعظة الحسنة في الدعوة إلى الإسلام .  وعلى استعمال إقامة الحجة وا

وهذا كله أمر يتناقض مع منهج الإكراه كل المناقضة ، ولا يمكن لمنهج يجعل من الإكراه طريقة  

في نشر مبادئه أن تكون إقامة الحجة والجدل بالتي هي أحسن والموعظة الحسنة هي أدواته في  

تِي هِيَ    الدعوة والبلاغ . قال تعالى  كْمَةِ وَالموَْْعِظَةِ الْحسََنةَِ وَجَادِلْهمُْ باِلَّ ﴿ ادْعُ إِلَى سَبيِلِ رَبِّكَ باِلْحِ

 أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبيِلهِِ وَهُوَ أَعْلَمُ باِلمهُْْتَدِينَ ﴾. 

 لك النصوص . إذن الإكراه على الدين ظلم واعتداء ، وهذا ما قطعت به ت

أما هل كان حد الردة إكراها على الدين أم ليس كذلك ؟ فهذا ما سنجيب عليه لاحقا بإذن  

 الله تعالى . 

المتفق عليه في   الدين : فالأمر  بتحريم الإكراه على  التي تقطع  وأما المقصود بهذه الآيات 

لم يدخل في الإسلام يوما  ذلك أنها في الكفار الأصليين ، أي في الكافر الذي نشأ غيَر مسلمٍ ، و

 من الأيام . فهذا هو الذي مُنعنا من إكراهه على دينه ، ومُنعنا أشد المنع من إجباره على الإسلام. 

القاعدة الثانية : يجب أن ينطلق هذا الحوار من مسلّمة يقينية ، وهي أن دين الإسلام هو  

ك ، فلا معنى لحواره في حكم من  الدين الحق ، وأن كل ما سواه ملل باطلة . أما من شك في ذل 

 

ومع كون التخيير هنا جاء على وجه التهديد والوعيد ، لا على وجه الإباحة ؛ إلا أنه تهديدٌ ووعيد بعقوبة    (1) 

الآخرة ، لا بعقوبة دنيوية عاجلة من البشر ، مع ترك حرية اختيار المصير الأخروي للإنسان في الدنيا .  

 ح الاستدلال بالآية على أنها تبين حرمة الإكراه على الدين . ولذلك يص



7 

 

أحكام الإسلام ؛ لأنك حتى لو أقنعته بعدالته ، لن يمنعه ذلك من الطعن في الإسلام بما سوى  

 هذا الحكم. فمثل هذا الشاك في الإسلام يجب أن يُبدأ معه : 

 بإثبات وجود الخالق .  -1

 ثم بضرورة الإيمان بالنبوات .  -2

 .   ثم بأدلة نبوة نبينا خاتم الرسل  -3

فإن آمن بالإسلام وأيقن أنه الحق وما سواه باطل ، عندئذٍ يكون الحوار معه حوارًا مثمرًا ؛  

لأنه انطلق من القاعدة الصحيحة للحوار . أما قبل ذلك ، فلا معنى لحواره في حكم جزئي ،  

د في  وهو لا يؤمن بقاعدة الحكم الكلية : وهو أن الإسلام هو دين الله تعالى ، وهو الدين المت وحِّ

د بالحفظ والخلود إلى قيام الساعة .   صحة نسبته لله تعالى وتقدّس المتفرِّ

نَ صحةَ الإسلام بأدلة صحيحة توجب الجزمَ بذلك ،   القاعدة الثالثة : أن المسلم الذي تَيقَّ

الردة( موقفًا مفاصِلًا : إما أن   لن يكون موقفه من أي حكم إسلامي لا يفهم منطلقه )كحدّ 

ته ومصلحته ، وإما أن يرفض دين الإسلام ، أي : لن يقول : إما أن أقتنع بعدالة هذا  يفهم عل 

الحكم ، وإلا سأترك الإسلام ؛ لأنه إن دخل في الإسلام بأدلة تقطع بأن الإسلام هو دين الله  

تعالى ، كيف يُجيز له عقلُه بعد ذلك أن يعترض على خالقه العليم الحكيم سبحانه ، وهو مؤمن  

لله تعالى لا يصدر عنه إلا ما هو علمٌ وعدلٌ وحكمةٌ . ولذلك سيكون موقف هذا المسلم  أن ا 

خ إيمانُه بأدلة يقينية )لا بمجرد تقليدٍ مُفْضٍ إلى غلبة الظن فقط( بين حالين صالحين :   الذي ترسَّ

ي يجب أن  إما أن يُرزق فهم الحكم الشرعي بما يبيّن له عدالته وحكمته ، وإما أن يتّهم عقله الذ

أنه مخلوق عاجز لربٍّ   ؛ لأنه مؤمن  بما شاء الله  إدراك شيء من علم الله إلا  يكون قاصًرا عن 

حكيم عليم ، فلا يحق له الاعتراض بنقصه وعجزه على الكمال المطلق الإلهي والحكمة التامة  

البشُر يفعلون نحو ذلك مع الأعلم منهم من البشر ، فلا يعتر ض الجاهل  الربانية . وإذا كان 

بالطب على علم الأطباء ، ولو جهل منطلقهم ، ولا يتفلسف الجاهل بعلم الفلك معترضا على  

العقلاء مع الأعلم من   ، فإن كان ذلك هو موقف  تقريرهم  الفلك ، حتى لو استغرب  علماء 



8 

 

البشر ، فكيف يجب أن يكون موقفهم مع ربهم عز وجل وهو خالقهم وخالق عقولهم وخالق  

 كيف يصح في عقل هذا المؤمن أن يعترض على خالقه بما خلقه فيه من عقل وعلم ؟!علومهم ! 

إذن سيكون التسليم هنا تسليمٌ عقلي ، أي : يوجبه العقل السليم والنفسُ السوية الزكيةُ  

ة .   غير المتكبِّ

  ومن هنا أبدأ الجواب عن سؤال هذا المبحث : لماذا يُقتل من ارتدّ عن الإسلام ؟ أليس هذا

 إكراها على الدين ومناقضا لحرية الاعتقاد ؟ 

 أولا : الصحيح في حكم المرتد أنه لا يُقتل بمجرد ردته ، بل لا بُد من استتابته . 

على   الإكراه  بالاستتابة  المقصود  أن   : وأحكامه  الردّة  حدّ  تصور  في  الأخطاء  أكب  وأحد 

ودة في الإسلام . ولا شك أن هذا قد  الدخول في الإسلام ، وأنها مجرّد تخيير بين القتل أو الع

يُفهم من بعض الآثار والأقوال ، لكن يخالفها آثار وأقوال أخرى ، تمنع أن تكون الاستتابة مجرد  

 تخيير بين القتل أو العودة إلى الإسلام .  

 ومن هذه الآثار : 

، فلما  قال: لما افتتحنا تُسْتَر، بعثني الأشعري إلى عمر بن الخطاب  عن أنس بن مالك  

قدمت عليه قال: ما فعل البكريون، حُجينة وأصحابه؟ قال: فأخذت به في حديث آخر، قال:  

فقال: ما فعل النفر البكريون؟ قال: فلما رأيته لا يقلع، قلت: يا أمير المؤمنين، ما فعلوا ! إنهم  

ا . قال : فقال:  قَتلوا ، ولحقوا بالمشركين ، ارتدوا عن الإسلام ، وقاتلوا مع المشركين حتى قتلو

الأرض من صفراء أو بيضاء . قال أنس    لأن أكون أخذتُهم سِلْمًا، كان أحب إلّي مما على وجه

  فقلت: وما كان سبيلهم لو أخذتَهم سِلْمًا؟ قال: كنتُ أعرض عليهم البابَ الذي خرجوا :

 .(1)منه ، فإن أبوا استودعتُهم السجن«

 

(، والطحاوي في شرح  33406(، وابن أبي شيبة )رقم  19895أخرجه عبد الرزاق في مصنفه )رقم   (1) 

(، وابن كثير في مسند الفاروق  191/ 11(، وصححه ابن حزم في المحلى ) 19743معاني الآثار )رقم 



9 

 

: »وأما حبسهم حتى   ا على أثر عمر بن الخطابهـ( تعليق774ولذلك قال ابن كثير )ت  

، ما رُجيت  (1)يسلموا، ففيه دلالة لمذهب سفيان الثوري ومن وافقه: أن المرتد يُستتاب، ويُنظر 

 .(2)توبته، وهو معنى قول إبراهيم النخعي«

أنه مكث في استتابة مرتد بين عشرين ليلة إلى ستين    وقد صح عن أبي موسى الأشعري  

 .(3) يوما )شهرين(

، يعني:  (4)وقد كان إبراهيم النخعي وسفيان الثوري يقولان في استتابة المرتد : يُستتاب أبدا

 

 لاه . (، وهو صحيح كما قا 283/  2)

ر .  (1)   أي : يؤخَّ

 (. 284/ 2مسند الفاروق ) (2) 

(، ومصنف عبد الرزاق )رقم    22015(، ومسند الإمام أحمد )رقم  4356انظر : السنن لأبي داود )رقم   (3) 

   (. 33398،  29593(، ومصنف ابن أبي شيبة )رقم  19752

 (. 19896لمصنف لعبد الرزاق )رقم  ا (4) 

 ثلاثة فهوم ، وهي : وقد فُهم هذا الأثر  

أن المرتد لا يُقتل أبدًا ، وهذا خطأ ؛ لأن النخعي والثوري ثابت عنهما القول بقتل المرتد ، بل إن   -1

(،  19927  - 19926النخعي كان يرى قتل المرأة المرتدة أيضًا ، كما في مصنف عبد الرزاق )رقم  

البخاري بصيغة الجزم عنه  (، وعلقه  29592،  29609  -29607ومصنف ابن أبي شيبة )رقم  

في صحيحه، في كتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم : باب حكم المرتد والمرتدة واستتابتهم  

 (. 258/  5، ووصله ابن حجر في التغليق )

أنه كلما ارتد استتيب ، فإن تاب خُلي عنه ولم يُقتل ، مهما تكررت ردته وتوبته . ويرجحه أنه هو   -2

الحنفية   »المرتد  مذهب   : رُوي هذا عنه صراحة  . وقد  النخعي وفقه مدرسته  فقه  اتباعهم  ، في 

(، ومن طريقه البيهقي في  92يستتاب أبدا كلما رجع«، كما في المحاربة من الموطأ لابن وهب )رقم  

الطبي في  16916السنن الكبى )رقم  ارتد«، أخرجه  المرتد كلما  : »يُستتاب  لفظ آخر  (، وفي 

 (. 600/ 7تفسيره )



10 

 

دُ نهايتها.   ليس للاستتابة زمنٌ معيّن يُحدِّ

تأجيلا للقتل إذا لم يرجع المرتدّ تحت  وهذا الرأي الفقهي المعتب يبين أن الاستتابة ليست  

ر المرتدّ الشهرَ والشهرين وأكثر من ذلك ؟! إذْ لو كان   تهديد القتل ؛ لأنه لو كان كذلك لماذا يُؤخَّ

 كذلك لكفته ثلاثة أيام ، كما هو رأي بعض الفقهاء . 

شبه التي دعته  إذن ما المقصود بالاستتابة ؟ المقصود منها : هو حواره ومناقشته لتُزال عنه ال

بهات هي سبب ردّته . ولا شك أن هذا الحوار قد يطول مع المرتدّ ، ويجب   للردّة ، إن كانت الشُّ

أن يُستأنَىٰ فيه حتى يبلغ منتهاه ، ويُسمح للمرتد أن يطلب التأجيل ليفكّر في أجوبتنا على شُبهه،  

 ب . وأن يُعطى كامل الحرية في ذلك ، ما دام صادقا في البحث عن جوا 

ولا يلزم في زمن الاستتابة سجنٌ ولا تضييق ؛ إلا بقدر ما توجبه المصلحةُ العامة مع حال  

كل مرتدّ ؛ لأنه لم يثبت في الكتاب والسنة شيءٌ من تلك التضييقات ، وكل الآثار الواردة في  

 ذلك مرجعها إلى تقدير المصلحة، والتي تختلف من حال إلى حال ومن زمن إلى زمن .  

ا راقيًا ؛ لأنها فسحت مجال الحوار والجدل في   وبهذا الفهم ستكون الاستتابةُ مظهرًا حضاريًّ

أصل أصول الدين : وهو صحة الإسلام . ولن تكون الاستتابةُ بهذا الفهم إكراها على تغيير  

 القناعات ، وليست إجبارا على الإسلام ، كما يُظن .  

يام بحق الحوار وأدب الجدل على الوجه الأكمل،  وفي نهاية المطاف مع ذلك المرتدّ ، ومع الق 

به كلها أوضح ردٍّ = سيتبيّن أنه لا حجة للمرتدّ في رِدّتهِ ؛ لأنه ترك الحق   وبإقامة الحجج ورد الشُّ

، وأنه بعد ذلك : إما أن يرجع إلى الإسلام ، وإما أنه معاند مستكب لا  (1)الـمُبيَِن بأدلته القطعية

 

» أن المرتد  أنه لا مُدة محددة لاستتابته ، فلا تُحدّ بثلاثة أيام ولا بثلاثين ، وإنما كما قال ابن كثير :   -3

 يُستتاب، ويُنظر ، ما رُجيت توبته«. 

 والقولان الأخيران وجيهان مقبولان ، بخلاف الأول . 

م هو الدين الحق المتيقّن ، وما دامت يقينيته  كما نبهت إلى ذلك في القاعدة الثانية . ذلك دين الإسلام ما دا ( 1)  

نتجت عن أدلة قطعيةٍ تُثبت يقينيّتَه ، فالإقناع به ممكن ، بل الإقناع به واجب . ولذلك لسنا نشك طرفة  



11 

 

 يزعم.  يتّبع قناعاته كما 

، ولم يكن له جواب على   رُدّ على شبهه كلها  إذا  يثبت عنادُه إلا  لن  أنه   : يُعلم  ويجب أن 

الردود عليها ، بعد التأخير له وضرب الموعد بعد الموعد معه ليرد على ردودنا على شُبهته . ولا  

:    نقصد بعدم وجود جواب له على ردودنا سكوتَه عن الجواب فقط ، بل نقصد بعدم جوابه

أنه جواب معاند )يعرف الحق ويصر على   العقلاء  ، أو جوابه جوابا لا يختلف  المطبِق  سكوته 

الباطل(، كمن يُقال له في الظهر : هذه الشمس في كبد السماء ، فينكر وجودها من غير مانعٍ من  

 غمام أو غبار أو عجز نظر ونحو ذلك من الموانع التي يُعذر معها في إنكاره . 

لمعاند الذي ثبت عناده بإصراره على الكفر بلا أدنى شُبهة يستحق العقوبة ؛ لأنه  ومثل هذا ا

خائنٌ لمعتقد نفسه ، قبل أن يخون معتقد أُمته ، فهو يعرف الحق ويصّر على الباطل ، ولأنه سيكون  

 صلا.غرضه من الردة إفساد المجتمع لا مجرد اتباع قناعاته ، بما أننا عرفنا أنه ليس مقتنعا بكفره أ

المهم أنه إذا ثبت عناد المرتدّ )كما بيناه آنفا( فلن يكون في ردته هذه صاحبَ قناعة ، ولا  

لا   الكفر  اختار  قد  حقيقته  في  لأنه  ؛  الاختيار  حرية  تُعطى  أن  يجب  بأنه  الادعاء  معه  يستحق 

ا وحسدًا  لقناعته به ، وإنما اختاره طمعا في شيء من تحصيل بعض متع الدنيا ، أو عداوةً وبُغض

لأهل الحق ، أو لمرض في نفسه الله أعلم به ، وهو يريد أذية المسلمين وتشكيكهم في دينهم ، كما  

أخب الله تعالى عن هذه الخطة الخبيثة لبعض أهل الكتاب ، في قوله تعالى ﴿وَقَالَتْ طَائفَِةٌ مِنْ  

ذِينَ آ   مَنُوا وَجْهَ النَّهَارِ وَاكْفُرُوا آخِرَهُ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾. أَهْلِ الْكتَِابِ آمِنُوا باِلَّذِي أُنْزِلَ عَلَى الَّ

بل هذا التصرف من هذا المعاند هو غشٌّ وخداع ؛ لأنه يعرف أنه على الباطل ويوهم الناس  

أنه يعتقد أنه على الحق . وهذا الغش والخداع جريمة تستحق العقوبة ، كأي غش وخداع . وكلما  

 وتَفَاقَمَ خطرُ الخداع وجب أن تُغلَّظ عقوبتُه ، وليس هناك في الإسلام أعظم  عَظُمَ خطرُ الغِشِّ 

 

عيٍن أن لدينا من الأدلة على صحة دين الإسلام ما ندرأ بها كل الشبهات ، ونزيح بها كل المغالطات، وما  

      ن ، بل ما نثبت بها أنه لا دين لله تعالى أبدًا إلا دين الإسلام !ندفع بها كل الطعو



12 

 

من تعريض أديان الناس لخطر التشكيك ومن جعل إيمانهم نهبًا للفساد ، لذلك لا جرمَ يستحق  

هذا المخادع أن يكون متهما بالخيانة العظمى وفق القاعدة الإسلامية في تقديم شأن أصول الدين  

 الإيمان على شأن الدنيا ومصالح الناس المعيشية .   وأُسُسِ 

ونخرج من ذلك : أن المعاند )الذي يعرف الحق ويصر على الباطل( مجرمٌ ، والمجرم يستحق  

العقوبة ، هذا ما خلصنا إليه بتقريرنا السابق . ثم يبقى في التقرير بعد ذلك : ما هي عقوبته ؟  

 عادلة لمثله ؟ وهل يمكن أن تكون عقوبة الإعدام عقوبة 

وللجواب عن ذلك أقول : إن لكل حضارة على وجه الأرض أصولًا عُظمى تقوم عليها  

، فهو تهديد يمهّد   لبناء تلك الحضارة  ، وتهديد هذه الأصول هو تهديدٌ خطير  تلك الحضارة 

تهديد  لانهيارها انهيارًا تاما ؛ لأنه جاء إلى الحضارة من أساس بنائها فحطّمه . ولذلك سيكون أي  

ا ، لن تتساهل فيه قوانيُن البلدان التي قامت حضارتها   لأساس تلك الحضارة جريمةً كبيرة جدًّ

د ؛ إلا بنوع من الحمق والتفريط ، مؤذنٌ بزوال حضارة تلك الأمُة فعلا.   على ذلك الأساس المهدَّ

ا العلمانية  منها   ، معينة  أُصول  على  قامت  اليوم  الغرب  حضارة   : الصورة  لتي  ولأقرب 

أوربا من عصور   لما خرجت  ، ولولا ذلك  المسيحي  الدين  تسلط رجال  تُقصي  أن  استطاعت 

)وفق   والمساواة  والعدالة  كالحرية  الكبى  الغربية  القيم  انطلقت  العلمانية  هذه  ومن   . الظلام 

فهمهم لها(، وعلى هذه الحقوق قامت حضارة الغرب بلا شك . فإذا نشأ فيهم فكرٌ يهدد بعودة  

وسيمنعون  تسلط   مًا،  مجرَّ فكرا  عندهم  سيكون  القيم  هذه  يسلبهم  أن  يريد  أو  الدين  رجال 

انتشاره ، وسيحاربون أفكاره ، ولن يتأخروا عن عقوبة أصحابه إذا شعروا بأن تهديدهم صار  

 حقيقيًّا . وهذا هو الواقع !  

كل من شكك    ألا ترى كيف يعاقب الغرب المنتمين للأحزاب النازية المتخفّية ، ويعاقبون

  ، بالمثلية  المسمى  الجنسي  الشذوذ  ضد  بأنه  صرح  من  كل  مؤخرا  ويعاقبون   ، اليهود  محرقة  في 

ومنعت   بينهم(،  اختلافٍ  )على  الحجاب  مطلق  أو  النقابَ  المسلمة  المرأة  لبس  على  ويعاقبون 

ئذٍ إن  سويسرا بناء مآذن للمساجد، ولو فعل شيئًا من ذلك أحدٌ سوف يعاقبونه ، ولن يُقال حين



13 

 

م ؟! وحجتهم في ذلك أن هذه الأفكار والتصرفات   تُجرَّ هذه كلها حريات شخصية ، فكيف 

 تهدد قيم حضارتهم ، ولذلك يجب تجريمها . 

سياسةٌ   أُمة  أي  حضارة  عليها  تقوم  التي  الحضارية  الأصول  حماية  سياسة  أن  والأهم 

إليها   المصلحة ويجب أن تسعى  العقل وتقتضيها  تريد الحفاظ على  صحيحة ، يوجبها  أي أمة 

 حضارتها وعلى وجودها من التهديد بالذوبان والتبعية للحضارات الأخرى . 

فإذا كان هذا من موجبات العقل ، وكان أساس الحضارة الإسلامية هو : شهادة أن لا إله  

تعالى  إلا الله وأن محمدا رسول الله ، وأن هذه الأمة الإسلامية تقوم على الإسلام وإيمانه بالله  

مُ هذه الحضارةُ    ورسوله   وباليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين والقدر = فكيف لا تُجرِّ

أُمته   واستئصال  وحضارته  الإسلام  بهدم  رغبةً  يتبع  وإنما   ، قناعاته  يتبع  لا  الذي  المعاند  رِدّةَ 

 ته بالكفر ؟! استئصال إخراجهم من الإسلام إلى الكفر ، من خلال كذبه وخداعه بادعاء قناع

بل لما كان هذا الإيمانُ في المنظور الإسلامي له معنى لا يمكن لبقية أُمم الأرض أن يعوه؛  

لأنهم لا يؤمنون به ولا يعرفون عمقه في نفوس المسلمين ، لكونه أساسَ الوجود البشري عند  

مقصدهم الأسمى=  الأمة الإسلامية ، وهو مَعْبُهم إلى الحياة الآخرة التي هي غايتهم الكبى و 

 وجب أن يكون تهديدُه خيانةً عظمى تستوجب أشدّ عقوبة . 

وبهذا كله تبين أن حد الردة ليس فيه إكراه على دين ، بل لا يريد الإسلام إكراها على الدين،  

وإلا لكان الكفار الأصليون مستحقون للإكراه ، وقد بينا آنفا أن هؤلاء الكفار الأصليين هم  

 تحريم الإكراه على الدين ومنعه منعًا قاطعًا في الإسلام .  المقصودون بآيات

ثم إن مُنزل شرائع هذا الدين وهو ربنا عز وجل كما كان قد كشف خفايا مكر أعدائنا في  

ذِينَ   الَّ أُنْزِلَ عَلَى  ذِي  باِلَّ آمِنوُا  الْكِتَابِ  أَهْلِ  مِنْ  الدين، في قوله تعالى ﴿وَقَالَتْ طَائفَِةٌ  الردة عن 

حال  آمَ  إليه  سيؤول  ما  سبحانه  يعلم  فهو  يَرْجِعُونَ﴾،  لَعَلَّهُمْ  آخِرَهُ  وَاكْفُرُوا  النَّهَارِ  وَجْهَ  نوُا 

  ، أعداء  وتكالبِ   ، استضعاف  أزمان  عليهم  سيمرّ  وأنه   ، تاريخهم  عصور  بعض  في  المسلمين 

آلام الجوع والفقر    وجهلٍ مستشٍر بين أبناء المسلمين ، ويحيط بفئام كبير من أبناء هذه الأمة من 



14 

 

ما يجعلهم نهبًا لأعدائهم، فيستغل هذه الأوضاع من يريد تكفير المسلمين وإخراجهم عن دينهم  

، ويمارسون في سبيل تحقيق هذا الهدف كل أساليب الخداع : بالتلبيس على الجهلة ، وكل أساليب  

لعلاج يُشترط  بأن  عقائدهم،  على  بمساومتهم   ، المستضعفين  مع  أو  الابتزاز  إطعامهم  أو  هم 

إيوائهم تغييُرهم دينَهم . وفي مثل هذه الحالات كلها لن يكون تغيير الدين عند المرتد عن قناعة  

حقيقية ، بل هو نتيجة مكر الليل والنهار : بين خداعٍ لجاهل ، أو ابتزازٍ لمحتاج ، وهذه أفعال  

، أعني ذلك الخداعَ الج المنع والعقوبة  بانَ والابتزازَ الدنيء . ولكن  هي بذاتها جريمة تستحق 

الذي علم الله تعالى وقوعه منذ   كان يجب أن يضع الإسلامُ خطةً مستقبليةً تواجه هذا الواقع 

الأزل ، خطةً تردع عن الوقوع في أسر الاستغلال وتقاوم إغراءات الابتزاز ، فإذا علم الذي  

المجتمع سوف ينظر إليه بأنه قد ارتكب    يُراد خداعُه بأنه سوف يُعاقَبُ بالقتل على ردته ، أو أن 

المرتد بذلك بين طائلة   القتل لو كان شرع الله محكّما ، وسيكون  جريمة عظيمة يستحق عليها 

المحاكمة العادلة أو الضغط المجتمعي الذي لا شك في قدرته على الردع أحيانا .  وبذلك سيكون  

ه في زمن الاستضعاف والتَّسلُّطِ الحضاري  حد الردة من أعظم ما يواجه به الإسلامُ كيدَ أعدائ

 والفكري ، كالذي يعيشه المسلمون اليوم في كثير من بقاع العالم . 

مخططات   تجاه  منه  بُد  لا  مقاومة  أسلوب  أنه   : أيضًا  الردة  حد  حِكَم  من  يكون  وبهذا 

 الانقضاض على الإسلام في زمن الاستضعاف وتسلط الخصوم .    

وهناك أمرٌ آخر : وهو أن ردة المعاند )الذي يعرف الحق ويصر على الباطل( ستكون تعديا  

الجريمة الإبليسية )بالعناد والاستكبار( تدل على    على أعظم الحقوق ، وهو حق الله تعالى . وهذه

نفسٍ إجرامية خبيثة ، تستحق أن يُعجّل بها إلى جزائها الأخروي العادل ، بحكم الإعدام ، الذي  

سيكون حكما عادلا كل العدالة ؛ لأن الإعدام إن صح لأي جريمة ، فَلَأَنْ يصح بأقبح جريمة  

 أولى وأحرى . 

الإسلا  المنظور  القيم  هذا هو  على  المنغلق  به  يعترف  لن  منظور  وهو   ، الرّدّة  لموضوع  مي 

 الغربية التي لا تؤمن بالدين عقيدة مقدسة .  



15 

 

والخلاصة : ليس في حد الردة إكراهٌ على الدين ، بالفهم الصحيح لمعنى الاستتابة ، إنما هو  

وجود الحضاري  عقوبة خيانة عظمى في الإسلام ، يستحق صاحبها أشد عقوبة ؛ لأنه يهدد ال 

 للأمة الإسلامية ؛ ولأنه اعتداء على أعظم الحقوق مطلقا وهو حق الرب الخالق عز وجل . 

 

 
    

 


